
Ethnozootechnie n°116 – 2025 –  95  – 
 

Un porte-à-faux animalier : construction délibérée, 

atténuation, patrimonialisation 

 
Danièle DOSSETTO 

 
Université Côte d’Azur, LAPCOS, Campus Saint-Jean-d'Angely / SJA3 / MSHS Sud-Est 

25 avenue François Mitterrand, 06300 Nice 
daniele.dossetto@univ-cotedazur.fr 

 
Résumé : La fête patronale de Barjols (Var) comporte un « porte-à-faux » sociétal : la mise en broche d’un bœuf 
abattu localement auparavant et qui conserve sa tête. Le propos est de regarder 1) la réduction de ce porte-à-faux par 
ceux qui en ont hérité alors que le bœuf ainsi traité est essentiel à la fête et qu’il en a fait la notoriété ; 2) son élaboration 
calculée dans le premier tiers du XXe siècle ; 3) l’éventuel et problématique inventaire des savoir-faire bouchers 
spécifiques comme patrimoine culturel immatériel. Au total, il s’agit de voir comment s’articulent sensibilité 
animalière « ordinaire » et promotion de la fête. 
Mots-clés : sensibilité animalière ; tradition ; porte-à-faux sociétal ; viande ; patrimoine culturel immatériel. 
 
An ox and its meat in a traditional festival: an intangible cultural heritage? Abstract: The traditional festival of 
Barjols (Var) is famous for involving a locally slaughtered ox “roasted” keeping its head. How “ordinary” sensitivity 
for animals and promotion of the festival are articulated? The aim of this paper is to look at 1) those who inherited 
this tradition in a society loving animals; 2) the first third of the 20th century when that tradition was created; 3) the 
butchers and the possible inventory of their specific know-how as an intangible cultural heritage. 
Keywords: sensitivity for animals; tradition; meat; intangible cultural heritage. 
 
 

Introduction 
 
Une certaine logique assied subtilement le devenir 
de fêtes traditionnelles sur des qualités qui les 
constituent, qualités au nombre desquelles entre la 
donne animale. Certaines propriétés de l’objet 
festif se transforment en atouts, en « stimulations » 
pour un développement ou une action culturelle. En 
Provence où s’est situé l’examen, l’intérêt ambiant 
pour le mouton (présent un peu partout) et le cheval 
(parmi les animaux favoris de notre société) fait 
prospérer (Dossetto, 2024), ou se propager par 
emprunt de consensuelles fêtes ovines ou équines 
(ou à la fois ovines et équines). Mais les caractères 
objectaux sont tout autant aptes à entrer en ligne de 
compte pour détourner d’une valorisation ou 
orienter vers une adaptation visant à réduire leurs 
connotations dissonantes ; chacun sait que les jeux 
taurins sont obstinément discutés, et combattus par 
leurs détracteurs. La sensibilité à l’animal est un 
facteur de changement qui opère aussi bien dans un 
sens que dans l’autre, par dation d’impulsion 
directe ou par création de discordances (sinon de 
discordes) incitant au changement (Dossetto, 
2019). Cependant, le traitement « politiquement 
incorrect » d’un bœuf dans la fête patronale de 
Barjols (Var) – Saint-Marcel, qui célèbre le 17 
janvier l’évêque de Die et la translation de ses 

reliques vers 1350 – présente une remarquable 
complexité évolutive. Le point focal en est un 
animal empalé avec sa tête, fondateur d’une 
célébrité qui naît dans les années 1930. 
 
Cristallisation contemporaine, les pratiques 
bovines résultent d’un développement progressif à 
partir d’un germe remontant au XIXe siècle : de 
loin en loin, un bœuf qui déambule puis qui est 
consommé pendant la fête. Elles ont été construites 
alors qu’une sensibilité aux animaux était déjà bien 
formée (Agulhon, 1981 ; Pelosse, 1981-1982) et 
qu’à Barjols comme ailleurs, l’abattoir (« tuerie », 
tuadou) avait été rejeté à la périphérie urbaine 
(parcelle choisie en 1832). Cette formalisation aura 
à être évoquée pour apprécier les comportements 
présents ou les rapports fondamentaux qui unissent 
la fête et une sensibilité à l’animal diffuse, banale – 
« animalière » –, davantage qu’organisée, militante, 
– « animalitaire ». Observer le sort des rugueuses 
pratiques barjolaises à notre époque de vive 
sensibilité aux animaux n’est en vérité pas neuf 
(Dossetto, 2001), mais l’interrogation est 
renouvelée par un désir local que la fête soit 
inventoriée comme patrimoine culturel immatériel.

 
 



Ethnozootechnie n°116 – 2025 –  96  – 
 

Un bœuf dans une fête patronale 
 
Que ce soit au présent, au rythme d’un an sur trois, 
ou à l’échelle historique, la participation bovine à 
la fête se présente comme une excroissance 
(Dossetto, 2002a, 2004a). 
 
Le programme festif annuel d’aujourd’hui répartit 
sur deux jours (16 et 17 janvier ou week-end le plus 
proche du 17 janvier) des éléments plus ou moins 
généraux, ou plus ou moins répandus dans le Var : 
manifestations religieuses répétées (offices, 
processions) ; démarches honorifiques 
(« aubades » aux principaux représentants de la 
localité) ; séquences ludiques inégalement suivies 
(retraite aux flambeaux et feu de joie avec 
farandole générale, spectacles folkloriques, bals, 
loto etc.) ; tirs au tromblon constituant 
« bravade » ; commensalité (apéritifs, repas offert 
aux nombreux acteurs invités, banquet terminal). 
En outre, la Saint-Marcel se signale par des 
« tripettes » ou sautillements de joie dont la forme 
canonique est attachée à l’église et à des complies 
et qui, désormais, prennent place un peu partout 
après s’être étendues à la procession dans les 
dernières années du XIXe siècle et à la grand-messe 
dans le premier tiers du XXe (Figure 1). La variante 
bovine procède par adjonctions diverses car 
l’animal entraîne d’autres surplus : présidence de la 
grand-messe par l’évêque ; séquence anticipée pour 
nommer un « capitaine de ville » (régisseur de 
« bravade ») et son état-major ; « prise des armes » 
par les mêmes puis, après un déplacement, 
bénédiction des armes ; gardians à cheval. 

Étiologie voulant (infra), des tripes – bovines (gras-
double) ou ovines (pieds-paquets) – sont 
consommées en grande quantité, que la fête soit 
célébrée sous une variante ou sous l’autre. Sous 
cette forme ou autrement, la consommation de 
bœuf est phénoménale (repas familiaux à base de 
tripes et de daube, « plat du jour » dans les 
restaurants, barquettes de gras-double pour pique-
niquer, conserves de tripes emportées en souvenir). 
Les années où un bœuf est empalé, ses tripes (dont 
le temps de nettoyage est désormais perçu comme 
dissuasif) ne sont pas traitées, et la viande a trois 
destinations. Une partie (filets et faux filets non 
pesés, 30 ou 40 kg de daube) sert au banquet qui 
termine la fête (association organisatrice ou Amis 
de saint Marcel, notables, chorale...). La plus 
grande quantité est répartie en portions ou 
« paquets » dont l’emballage mat introduit un 
certain hasard dans la répartition (don aux notables 
ou aux participants principaux – 1 kg ou 1,5 kg 
selon leur importance ; vente à tout un chacun, 
concrètement à des habitants – 1 kg). La « part des 
bouchers » est constituée, d’un côté, d’un morceau 
de viande que chacun d’eux choisit en préparant les 
« paquets », de l’autre, d’abats, de la tête (utilisée 
en daube), de la queue. En amont, la Saint-Marcel 
a mis en évidence, non la réalisation bouchère 
proprement dite, mais – ce qui suffit à créer une 
rupture avec les habitudes de notre société – la 
continuité entre animal et viande. 
 

 
 
 

 

Figure 1. « Tripettes » exécutées par les danseuses de l’Académie provençale (Cannes) auprès de la 
rôtissoire. Négatif sur verre (1930), Agence Meurisse, BNF, référence bibliothèque 73430 A. 
 
 



Ethnozootechnie n°116 – 2025 –  97  – 
 

De bouchers abatteurs à un bœuf exempté d’abattage 
 
Le 16 janvier ou le samedi est la journée du bœuf 
vivant. Décoré (« habillé ») aux couleurs de la 
Provence (rouge et jaune), il traverse la localité en 
marchant pour être béni puis, au terme de son 
parcours, abreuvé cérémoniellement, deux stations 
agrémentées de « tripettes » (danses). Son escorte 
est composée de ses conducteurs (Figure 2) qui, par 
la blouse qu’ils ont endossée, le désignent comme 
un animal de proximité « paysanne », et de 
bouchers dans la tenue professionnelle desquels se 
profile son destin. Le lendemain matin, apparaît la 
broche garnie. Après avoir circulé sur un char 
hippomobile (« camion », « char » décoré), elle est 

déposée sur une rôtissoire provisoire auprès de 
laquelle, l’après-midi, se déroule un spectacle 
folklorique. Pour l’installation de la broche sur la 
rôtissoire, les bouchers sont accompagnés d’un 
cuisinier en toque qui sale la carcasse – le corps – à 
grands gestes et d’enfants vêtus en marmitons qui 
la (le) lardent avec ardeur. Le troisième jour fait 
place à la coupe (produisant des quartiers) et la 
découpe (détail) ; la confection des « paquets » et 
la vente interviennent dans la foulée. Le banquet 
écoulant l’autre partie de la viande se tient le 
dimanche de la même semaine (neuvième jour).

 
 

 

Figure 2. Un bœuf pour parader, en attente avec son compagnon, en 1998. Son futur conducteur, l’éleveur 
gardien du bœuf de consommation, choisit, juste avant qu’en soit fait la toilette, le bœuf de parade, qui est 
encore avec son compagnon. Cliché Danièle Dossetto, numérisation Christian Champaloux.  
 
 
Jusqu’en 1992-1995, la fête ignore ostensiblement 
le hiatus habituel entre les animaux choyés, « aimés 
si fort », « représentants » de la gent animale 
– généralement des animaux de compagnie –, et les 
animaux « mangés », « représentés » – à vocation 
de rente (Digard, 1998 : 156). De plus, comme les 
modalités d’embrochage exigent un corps chaud, le 
bœuf est abattu à Barjols. Alors qu’au quotidien 
« la viande change, [qu’] elle échappe aux 
bouchers-abatteurs », une fois tous les trois ans, la 
Saint-Marcel la remet totalement aux mains des 
professionnels barjolais. Ceux-ci figurent de la 
sorte parmi les « derniers témoins du rôle 
qu’exerçaient les bouchers dans la société rurale 
[...]. Ils faisaient le lien entre le vivant et le mort, 
que l’organisation contemporaine dénie. Ils 
apprenaient à leur clientèle que, pour manger de la 
viande, il faut d’abord tuer des animaux. Mais 
surtout ils incarnaient cette réalité, ils la rendaient 
imaginable » (Delavigne, 2012 : 133-134). 
Différemment pour ceux qui ont encore connu 
l’abattage comme pratique ordinaire ou pour leurs 
cadets plus tard venus à la boucherie, la Saint-

Marcel renoue avec le stade révolu du métier 
« complet » (ou à peu près car le bœuf, tout au 
moins avant le dédoublement dont il va être bientôt 
question, n’a pas toujours été choisi par un 
boucher). Toutefois, la transparence est dosée. 
 
Même si, non bouchers, un ou deux Amis de saint 
Marcel sont délégués à l’abattoir, l’action que le 
bâtiment abrite n’intéresse guère quiconque. En 
pratique, « il faut deux hommes pour qu’aucun ne 
tue vraiment » (Vialles, 1987 : 50) ; l’un anesthésie 
le bœuf, l’autre le saigne si bien qu’ils partagent la 
responsabilité de la mise à mort. Dans l’escorte où 
ils défilent entre professionnels, ces protagonistes 
ne sont guère repérables. Avantage du nombre, la 
fonction fatale est diluée entre tous les bouchers 
dont le groupe s’ouvre d’ailleurs à des enfants 
comme pour « innocenter » (je reprends un mot de 
Noëlie Vialles) davantage les agents de l’abattage. 
Au reste, la mise à mort en soi ne crée pas de 
tension symbolique. Celle qui a progressivement 
surgi tient au braquage du projecteur festif sur 
l’animal vivant. 



Ethnozootechnie n°116 – 2025 –  98  – 
 

Outre l’emphase sur le bœuf le premier jour de fête, 
une habitude s’est développée dans le troisième 
quart du XXe siècle. Retenu plus ou moins 
longtemps à l’avance – parce que, dit-on, la 
disparition du labour attelé a raréfié les bœufs 
dociles –, et hébergé à proximité de Barjols par un 
éleveur, l’animal destiné à la fête attire à la ferme 
des visiteurs peu nombreux, mais pour des venues 
se multipliant au fil des semaines. L’anonymat de 
la boucherie ordinaire est rompu et, en 1989, un 

surcroît d’émotion suit la fréquentation du très 
apprécié Pilon qui, plusieurs années après, est 
toujours rappelé avec tendresse. En trois fêtes 
d’affilée soit en six ans en comptant l’émotion 
supplémentaire de 1989 comme déclencheur, le 
dédoublement du bœuf festif s’installe. Accidentel 
d’abord (1992), il est rendu définitif la fois suivante 
et il fait retrouver aux consommateurs festifs la 
posture de « carnivores candides » (Cegarra, 1999 : 
47) qu’ils ont au quotidien.

 

Un autre bœuf pour la broche 
 
Depuis 1995, une substitution rompant la 
continuité bouchère est programmée. Tandis que le 
bœuf qui défile vivant ne gagne plus l’abattoir, le 
relais est assuré par un autre, et l’éleveur gardien se 
prend à rêver au complice extraordinaire que Pilon 
serait devenu pour la parade s’il avait vécu 
trentenaire plutôt que de mourir à l’abattoir à quatre 
ans. Au contraire, arrivé le samedi matin, découvert 
en début d’après-midi, « habillé » sans que, faute 
de temps, le traitement de son poil puisse entrer 
dans cette toilette, et repartant le soir, le bœuf 
d’aujourd’hui est réduit à sa prestation. Il retourne 
à ses « verts pâturages » (sic) avec son compagnon 
habituel, venu aussi à Barjols afin d’éviter à la paire 
qu’ils forment d’être séparée trop longtemps. La 
fête nécessite trois bêtes pour que « le » bœuf – au 
singulier conservé dans le programme et dans le 
langage courant – s’incarne désormais dans deux 
individus entre lesquels la ressemblance (race, 
couleur...) n’est pas recherchée ; ne sont pas 
davantage voulues des différences physiques qui 
rendraient patente la substitution de l’un par l’autre. 
 
Tous deux sont bénis en rappel d’un bovin 
salvateur de famine que l’étiologie du culte 
patronal et des « tripettes » met en abyme. La 
bénédiction du bœuf de parade est administrée en 

présence du buste reliquaire de saint Marcel, sur la 
place de l’église où la foule se presse ; le texte est 
lu et chanté (français), et le geste bénisseur est 
renouvelé ; la séquence, qui vient après la 
bénédiction « des armes », est suivie de 
« tripettes » – la fête publique se poursuit à 
l’identique de ce qu’elle était au temps d’un bœuf 
unique (Figure 3.a). La bénédiction de la bête de 
consommation (observée en 1998) a lieu dans une 
étable (une autre année, à l’extérieur de celle-ci), 
sans élément mobilier évocateur de saint Marcel 
(Figure 3.b) ; en plus du curé et de l’éleveur 
gardien, cinq personnes seulement (dont le 
président des Amis de saint Marcel) sont 
présentes ; le texte est lu et parlé, et le geste 
bénisseur unique – la viande sera toujours bénite et 
une photographie serait éventuellement 
probante – ; il n’y a pas de « tripettes ». Malgré 
tout, la succession des deux animaux ne recouvre 
pas le partage habituel des fonctions entre 
« représentant » choyé – ce qu’est certes le bœuf 
paradant et quittant Barjols indemne – et 
« représenté » consommé. Le bœuf dont il sera fait 
de la viande n’est pas seulement cela. Il est en 
quelque sorte aussi, on le verra, devenu 
« représentant » des bêtes à viande.

 
 

  

Figure 3. Bénédiction du ou des bœuf(s). – a) À gauche, en 1954, au temps d’un bœuf unique, place de 
l’église avec l’invocation éphémère de Saint-Antoine en plus de Saint-Marcel ; cliché P. Soulier, MuCEM, 
inv. 1954.23.15. – b) À droite, en 1998, dans l’étable, bénédiction du bœuf de consommation ; cliché 
Danièle Dossetto, numérisation Christian Champaloux.



Ethnozootechnie n°116 – 2025 –  99  – 
 

La permutation de deux bêtes n’est pas réductible à 
un relais sur le chemin de l’abattoir. Rien n’exclut 
désormais, quand un mâle a paradé, que la viande 
de « bœuf » produite dans la fête provienne en 
réalité, comme dans la boucherie ordinaire, d’une 
vache, ou, ce qui revient au même, que la broche 
soit garnie d’une génisse. Cette probabilité au gré 
des occasions d’achat éloigne un peu de l’étiologie, 
mais n’entame pas la finalité bouchère. 
 
En revanche, une autre nouvelle issue virtuelle 
interfère avec elle alors que s’accroît la 
disproportion entre la masse de viande extraite d’un 
bœuf de taille variable et la quantité nécessaire. En 
1998 par exemple, vu la part réservée pour le 
banquet, le nombre et le poids croissant des 
« paquets », et une carcasse pas très grosse, la vente 
est supprimée. De toute manière, la Saint-Marcel 
distingue de plus en plus le bœuf déambulant sur 
pieds et l’ingrédient à la base de la consommation 
festive, mais une évolution supplémentaire 
s’amorce, en tout cas pour le banquet terminal. De 
la viande d’une bête de boucherie passant par le 
tournebroche, un glissement s’esquisse vers de la 
viande de boucherie tout court, susceptible de 
s’ajouter à celle du bœuf embroché. S’y ajouter 
seulement car autant la séparation de la 
consommation carnée et du bœuf festif est 
maximale avec les tripes, autant, avec cette viande 
supplémentaire, le stade de l’appoint ne peut pas 
être dépassé afin que perdurent le protocole de la 
rôtissoire et la satisfaction, aussi bien dans le 
banquet qu’à domicile, de consommer de la viande 
rare qui en provient. 

Objectivement, un surcroît à la quantité produite 
dans la fête pouvait être prévu quand il existait un 
animal unique. Cette ressource n’est pourtant 
apparue qu’après le dédoublement du bœuf ou 
plutôt après l’introduction d’une bête à viande dans 
les procédures. Bien que l’animal en broche soit 
pourvu d’un contour, d’une unité corporelle, il est 
devenu aussi anonyme que ses homologues 
« informes » du commerce courant, vendus en 
morceaux sinon en barquettes. Comme eux, il est 
sans origine ou antériorité connues, non seulement 
pour la globalité des habitants, mais même parmi 
les responsables de la fête. Il en va comme si le 
maillon d'un bœuf festif au destin exclusivement 
boucher avait permis de s’interroger sur la 
possibilité d’un complément de viande ordinaire. 
 
Cascade de conséquences à part, l’infléchissement 
qui distingue le bœuf de parade et le bœuf à viande 
tient de la « mise en conformité » ; il réduit les 
aspérités émotionnelles comme le maniement de la 
poudre est euphémisé dans les fêtes armées 
(Dossetto, 2014). A ce stade, il serait tentant de 
croire que des héritiers d’usages contrariant plus ou 
moins des « valeurs » partagées, pacifisme ou 
attention aux animaux, se plient à en gommer ce qui 
les rend dérangeantes. Ils estompent plutôt. Réalité 
avérée aussi dans les fêtes armées, l’adoucissement 
ne lève pas toutes les dissonances. La Saint-Marcel 
continue d’afficher autrement la succession de la 
vie et de la mort animales. Elle le fait depuis à peine 
plus d’un siècle par des modalités de mise en 
broche qui introduisent une complication dans le 
processus boucher.

 

De l’animal dans le bœuf empalé : statu quo formel 
 
Bien que la participation de deux bœufs pour en 
figurer un permette de retrouver le hiatus ordinaire 
entre un animal connu vivant et la chair soumise à 
la consommation, les manières festives perturbent 
toujours le rapport habituel des intéressés à la 
fabrication bouchère car la création de viande est 
affectée par le traitement immédiat de l’animal 
abattu c’est-à-dire par la présentation en broche qui 
en décide. 
 
Dans la boucherie courante, la production d’un 
corps exsangue ou « désanimation », et 
l’élimination de l’appareil biologique évocateur ou 
« désanimalisation » sont précipitées ; un « vide », 
un « innommé » séparent la mort et la carcasse 

(Vialles, 1987 : 47-48). La fête suspend cet 
enchaînement boucher ou plutôt elle joue sur lui 
afin de créer une forme inusitée. Dans un premier 
temps, la « désanimalisation » est réduite à 
l’éviscération, au dépouillement du corps, à la 
section des pieds arrière et à la suppression de la 
langue afin de laisser passage à la broche. La tête 
ainsi que les pieds avant, rabattus sur les cornes, 
sont conservés et ils gardent leur peau. Le bœuf sur 
la rôtissoire tient « de » l’animal et « de » la 
carcasse bouchère (Figure 4). Ce cumul ou cet 
entre-deux est exposé une journée (char du 
transport, rôtissoire), après quoi la production de 
viande reprend son cours.

 
 
 
 
 



Ethnozootechnie n°116 – 2025 –  100  – 
 

  

Figure 4. Le bœuf sur la rôtissoire selon des modalités qui ont fait la célébrité de la Saint-Marcel. – a) À 
gauche, bestialité du bœuf en broche avec sa tête non dépouillée. – b) À droite, émotion enfantine : au 
crépuscule, la fête finie, les deux aînés de trois garçons attardés devant la rôtissoire (un vient de partir) ont 
défié le plus jeune de toucher la tête intacte du bœuf avec cette comparaison : « c’est comme un cheval ». 
Clichés Danièle Dossetto, 1998, numérisation Christian Champaloux. 
 
 
L’« authentification » d’un tel embrochage par le 
passé n’est pas tentée par les acteurs. Fixée à la 
charnière des XIXe et XXe siècles, l’étiologie de la 
fête assied les « tripettes » à la fois comme des 
sauts de joie – ce qui est conforme à l’étymologie – 
et par du gras-double préparé pour un banquet 
commémorant la venue providentielle d’un bovin 
en période de famine : qu’il y ait du bœuf au 
moment de la Translation suffit. D’ailleurs, la 
première photographie de la rôtissoire garnie 
(1894) montre un corps étêté ; qui ne connaît ce 
cliché à Barjols ? Mais une carcasse animalisée a 
porté la fête à la célébrité et elle a mobilisé ou 
mobilise des savants, des journalistes, des visiteurs 
ou touristes qui sont 25 000 les années de 
célébration avec bœuf au lieu de 15 000 sinon, 
chance économique pour une localité de 2 500 
habitants ayant perdu les tanneries qui l’ont fait 
vivre et fierté par ailleurs : grâce à son bœuf, la 
Saint-Marcel est une des trois fêtes provençales les 
plus célèbres malgré le handicap de se situer en 
janvier. Les modalités d’embrochage entretiennent 
l’intérêt extérieur pour la fête ; elles s’imposent aux 
habitants comme allant de soi ; le passage par la 
rôtissoire donne de l’épaisseur au menu du banquet 
terminal et au bœuf abattu ; il ajoute aux 
extraordinaires « tripettes ». Sensibilité animalière 
ou pas, le statu quo formel a des mérites. Que soit 
mis sur la rôtissoire un autre bœuf que celui du 
premier jour ou d’une appropriation individuelle 
par la fréquentation de la ferme paraît une 
actualisation, un compromis bien mesuré entre 
respect des façons héritées et de la réputation de la 
fête, et respect d’un animal ou des animaux. 
 
La forme qui veut ainsi toujours de la « bête » dans 
la carcasse sur rôtissoire n’a pas davantage que le 
parcours emphatique du bœuf vivant (bénédiction, 
abreuvage) les cent-cinquante ans de continuité qui 

acquièrent un droit de maintenance et il suffirait à 
des détracteurs de regarder de près les 
photographies publiées à Barjols pour s’en 
persuader. Mais des défenseurs de la cause animale 
n’ont guère matière à réclamer malgré l’opiniâtreté 
dont ils peuvent faire preuve ailleurs, comme 
récemment à Eyragues (Bouches-du-Rhône) à 
propos d’un jeu taurin. 
 
Aussi dite « taureau à la corde », la « bourgine », 
bourgino, est généralement disparue, mais en 2014 
(images dans R., 2014), le village d’Eyragues se 
prévaut ou croit pouvoir se prévaloir du siècle et 
demi de pratique pour jouir d’une exception. 
Passant outre, plusieurs associations à vocation 
animalitaire obtiennent une interdiction en justice 
et, malgré une manifestation « taurine » et une 
pétition de 17 000 signatures, le recours en appel 
confirme le premier jugement. Bien que pourvues 
d’une moindre ancienneté, les procédures dans la 
Saint-Marcel sont à l’abri d’une contestation aussi 
efficace. Des contempteurs parviendraient 
difficilement en effet à ériger en argument de 
maltraitance la forme donnée à un bœuf mort. 
 
Conventionnelles et vagues, les éventuelles prises 
de parole animalitaires apportent aux habitants la 
confirmation flatteuse d’une singularité 
remarquable plutôt qu’un sentiment de menace, et 
ce ne sont pas elles qui ont conduit au 
dédoublement du bœuf. Cette adaptation s’est 
imposée par l’effet d’une sensibilité animalière 
« ordinaire » qui met les habitants au diapason de 
la société globale. Tout au plus pourrait-on dire, 
avec Anne-Marie Brisebarre (1998 : 186) traitant 
de l’Aïd, que les champions de la cause animale et 
leur rare critique des pratiques barjolaises 
créeraient, sans risque, un « autre rituel » si elle 
devenait plus systématique.



Ethnozootechnie n°116 – 2025 –  101  – 
 

Porte-à-faux hérité, construit, renouvelé 
 
Une chose est de montrer la continuité de la vie et 
de la mort d’un animal dans une fête productrice de 
viande. L’exagération festive voulant que défile un 
bœuf, qu’il soit béni et abreuvé cérémoniellement 
etc. avant de le consommer a fait poindre une gêne 
dans une société ayant changé (éloignement par 
rapport aux animaux de rente ; tendance à une 
alimentation moins carnée ; sensibilité plus grande 
que jamais aux animaux). La pratique héritée 
devient créatrice de dissonances sociétales : 
situation ordinaire d’un « porte-à-faux » suivi par 
un amendement presque nécessaire, quasi salutaire 
(Dossetto 2014, 2019). Ainsi le bœuf n’est-il pas 
seulement dédoublé. Une certaine publicité 
accompagne le recours à une bête à viande. 
 
Autre chose est l’allure du bœuf en broche. Dans 
l’entre-deux-guerres où les pratiques sont 
retravaillées, quelle est la part du désir de heurter 
pour mieux attirer les regards sur Barjols ? Quelle 
est celle d’une recherche de sens liant les 
« tripettes » et une quelconque participation bovine 
réputée (à tort) ancestrale ? Quelle encore est la part 
d’une provocation anticléricale quand, dans le 
« Var rouge » où se situe Barjols, l’« archaïsation » 
et l’exotisation du bœuf servent les velléités 
municipales de laïciser la Saint-Marcel ? Les 
motivations des uns ou des autres sont sans doute 
mêlées et confuses (Dossetto, 2001, 2002a, b, 
2004b), mais les faits sont parlants. En deux ou 
trois fêtes est élaborée une forme allant à l’encontre 
de la sensibilité animalière : renoncement à 
l’illusion culinaire des débuts (le bœuf n’a jamais 
cuit) ; apparition d’une carcasse bestiale ; 
supplément parallèle de visibilité pour le bœuf 
vivant ; publicité relative à l’animal et thématique 
de la réminiscence antique et sacrificielle. Un 
« porte-à-faux » est produit à dessein, peaufiné. 
 
La fête de 1924 fait figure de charnière. La 
« promenade triomphale du bœuf » est annoncée 
dans les mêmes termes qu’en 1912, mais elle gagne 
en visibilité par son accompagnement musical et un 
abreuvage (cliché) en fin de parcours vers 
l’abattoir. La différence vient surtout des arrêts 
« idéologiquement » connotés. En 1912, le maire 
s’était fait plusieurs fois photographier auprès de 
l’animal (et la municipalité avait généreusement 
subventionné les festivités). En 1924, tandis 
qu’auparavant il ne croisait pas le clergé, le bœuf, 
par sa bénédiction, change de statut (et la fête est 
privée de crédits publics). Surgie en 1912, la 
conservation de la tête est réitérée et, les deux fois, 
les pieds avant semblent rapportés sur les cornes. 
Par ailleurs, par la réclame d’un habitant lettré, le 

thème sacrificiel s’amorce. La démonstration de la 
continuité entre vie et mort animales est un fait 
acquis, et, au bœuf suivant, le renom de la Saint-
Marcel devient national. 
 
En 1930, un bœuf est programmé parce que la fête, 
grâce à sa célébration en janvier, ouvre l’année 
commémorant le centenaire de Mistral, événement 
qui lui apporte des visiteurs bienvenus. Mais, la 
décennie qui commence cultive l’exagération et 
elle est imaginative. Il est donné un rythme 
régulier, alors quadriennal, à l’animal. En 1934, à 
l’arrière d’une voiture, un panneau de réclame 
circule sur la côte pour attirer les touristes en 
villégiature. En 1930 et 1934, le bœuf vivant fait 
lui-même la promotion de sa mise à mort en 
parcourant les routes de Marseille à Barjols couvert 
d’un drap qui annonce (où il annonce) son destin en 
gros caractères : « Je serai tourné à la broche ». 
Cette énonciation brutale de l’identité de l’animal 
et de sa viande coïncide avec les dernières mises au 
point du bœuf mort. Des « tripettes » à l’abattoir 
sont exceptionnelles (1934), mais le dépôt de la 
broche sur la rôtissoire en est définitivement 
accompagné. Non seulement la bestialité du bœuf 
empalé fait désormais l’attractivité de la fête, mais 
la rhétorique de la réminiscence sacrificielle se 
propage. Le clergé s’alarme. L’Illustration 

organise un reportage. Le scandale couve. Rompant 
délibérément avec le rythme quadriennal, la 
dernière fête bovine de la décennie a lieu en 1939 
et elle est placée sous la responsabilité des Amis de 
saint Marcel dont l’association (1939, déclaration 
en 1949) se forme pour contrer un autre projet 
associatif, centré sur le bœuf. La décennie du 
folklore et du changement d’échelle est aussi celle 
de la concentration sur l’animal et de l’emphase 
mâtinée d’érudition. 
 
L’esprit des années 1930 perdure ou resurgit en 
1954, peut-être parce que le principal organisateur 
de l’année (le tambourinaire luthier barjolais 
Marius Fabre, 1909-1999) était déjà actif dans la 
décennie d’avant-guerre, peut-être aussi dans le but 
d’accroître l’intérêt de chercheurs venus du Musée 
national des arts et traditions populaires/MNATP. 
Plusieurs faits sont exceptionnels et certaines 
façons bovines particulièrement spectaculaires ou 
troublantes. L’exagération portant sur l’animal 
mort s’accroît d’une plus grande sollicitation des 
regards sur l’animal vivant. Celui-ci fait trois 
sorties dans les rues avant la fête stricto sensu, 
censément pour le préparer au bruit des tromblons, 
en réalité sans profonde raison technique puisque 
l’absence de ce préambule aujourd’hui ne 



Ethnozootechnie n°116 – 2025 –  102  – 
 

compromet pas une bonne prestation. L’arrière-
train de la bête morte est mis en valeur de manière 
sans doute unique (« On conserve à l’animal le sexe 
[...]. Les remarques émises par l’assistance sont 
nombreuses bien sûr, notamment quand le sexe de 
l’animal retombe de côté et d’autre à chaque tour 
de broche – Marcel-Dubois 1957 : 22 et 32). Par 
ailleurs, qui veut peut observer les bouchers en 
action. Sauf pour l’assommage (je me fie à la 
couverture photographique de Pierre Soulier, 
MNATP), l’abattoir est en libre accès de telle sorte 
que la saignée, l’embrochage et ultérieurement la 
décollation et la coupe du bœuf ont des témoins 
nombreux. Les photographies montrent de jeunes 
adultes penauds et effarés, des enfants hagards, des 
visages choqués et figés. Une quarantaine d’années 
après, l’existence d’un tel public est oubliée ou 
paraît invraisemblable aux responsables locaux. 
 
Sans qu’à la fin du XXe siècle, il soit renoncé à la 
présentation bestiale de la carcasse et à sa violence 
symbolique, la continuité de la vie et de la mort 
animales n’est plus affichée comme auparavant. Le 
porte-à-faux du télescopage de la bête et de la 
viande sur la broche s’exerce sur un animal 
inconnu. La substitution d’un bœuf à un autre tend 
à diminuer le malaise sourd des décideurs et de 
leurs proches, à limiter la démonstration de la 

réalité bouchère en exemptant de mort l’animal 
côtoyé vivant. Un porte-à-faux n’est pas 
proprement déterminant, mais il tend à infléchir le 
devenir de l’objet qu’il affecte en amenant la 
réduction des aspérités symboliques qui le 
constituent. Celui de la broche provoque le 
« relais » animal dans le chemin vers l’abattoir. 
 
À identité de forme sur la rôtissoire, changement de 
sens par le dédoublement du bœuf. Même si, 
plusieurs années après son instauration (j’ignore si 
la situation est plus nuancée aujourd’hui), le degré 
d’information distingue grosso modo les habitants, 
instruits d’un abattage à Barjols, et les visiteurs et 
la presse, moins bien renseignés et croyant à 
l’acquisition d’une carcasse toute prête, l’essentiel 
est que, pour tous, la part bestiale perdurant en 
broche n’est plus faite de « la » bête connue et 
choyée du premier jour, mais d’« une » bête à 
viande. Le bœuf sur la rôtissoire garde d’ailleurs 
son badge d’identification bouchère et cette marque 
d’oreille rappelle que son porteur était depuis 
toujours promis à un abattoir. Elle déclare comme 
telle la bête de consommation, identifie l’animal 
festif à tous les animaux de boucherie. Elle montre 
en somme que la Saint-Marcel ne tue que des bœufs 
élevés pour l’abattoir. Tout cela a un effet qui 
s’apparente à un apaisement moral.

 

Vous avez dit « patrimoine culturel immatériel » ? 
 
Le heurt de la sensibilité animalière est inhérent à 
une présentation en broche singulière et 
dérangeante. Exagérer ce heurt primordial ouvre 
l’abattoir à tous en 1954. L’adoucir par le 
dédoublement du bœuf en 1995 ne le conserve pas 
moins comme constitutif de la fête. Une 
interrogation est aujourd’hui celle de son rendu 
dans une candidature de la Saint-Marcel comme 
patrimoine culturel immatériel. 
 
Une intention de figurer à l’inventaire national 
n’étonne pas. Elle place la Saint-Marcel dans une 
série régionale inaugurée par la Tarasque. En 2005, 
englobée dans un ensemble de « géants et dragons 
processionnels de Belgique, de France et des Pays-
Bas », la célèbre effigie tarasconnaise a été 
reconnue par l’UNESCO. Cette distinction rendait 
à peu près inévitable, en Provence, un phénomène 
« boule de neige » qui entraînerait la Saint-Marcel : 
localement, une comparaison des réputations 
s’établissait vite en effet entre la fête de Barjols et 
celle de Tarascon. Cette dernière, par son 
programme et non plus par l’effigie qui en est le 
centre, est encore promue en 2019 quand elle 
intègre le fichier français du patrimoine culturel 

immatériel. Plusieurs autres fêtes provençales y 
sont déjà répertoriées si bien que, pour finir, le 
projet de faire « classer » (sic) la Saint-Marcel est 
relativement tardif. Il est en fait simultané du désir 
d’en redéfinir le contour en renonçant, au motif de 
leur absence de lien essentiel à la fête, aux gardians 
qui y participent depuis plus de soixante-dix ans. 
Action « authentifiante » sur le programme et vœu 
de patrimonialisation sont articulés. 
 
Le projet présente pour autre caractéristique un 
défaut dans l’enchaînement patrimonial, qui entre 
directement dans notre propos car il concerne 
l’abattoir. L’exception festive mettant à mort un 
bœuf à Barjols suppose que soit maintenu en état 
cet établissement désuet ne servant qu’une fois en 
trois ans. Il y a une vingtaine d’années, il a bien été 
parlé de sa préservation par le ministère de la 
Culture, mais cela sans suite effective (je remercie 
Cédric Chaillet, service régional des monuments 
historiques, de l’avoir vérifié). Quel sens des 
porteurs de projet donnent-ils à une candidature de 
la fête comme patrimoine culturel immatériel alors 
qu’aucune mesure protectrice ne bénéficie à un 
équipement qui en est un moyen et une condition ?



Ethnozootechnie n°116 – 2025 –  103  – 
 

Pourquoi – ou pour quoi – la florissante Saint-
Marcel aurait-elle à être inventoriée ? De 
l’extérieur, la réponse est double : pour les 
« tripettes », mais aussi pour les pratiques bovines, 
autrement dit pour des savoir-faire bouchers à la 
fois spécifiques, rares (quelques individus) et 
transmissibles seulement in situ (Figure 5.a). Mais 

un cadrage sélectif ou ce zoom sont-ils compatibles 
avec les vues globales qu’ont de l’opération les 
Amis de saint Marcel demandeurs ? Afin de 
comprendre les réserves qu’une enquête à l’abattoir 
ne peut pas manquer de susciter aujourd’hui, porter 
le regard quelque vingt ans en arrière a son utilité.

 
 

  

Figure 5. Les gestes, compétences et savoir-faire des bouchers essentiels à la fête barjolaise. – a) À gauche, 
en 1954, les bouchers posent une griffe de maintien, la broche ayant déjà été enfilée ; cliché Pierre Soulier, 
MuCEM, inv. 1954.17.109. – b) À droite, préparation des parts de viande en 1998 ; cliché Danièle Dossetto, 
numérisation Christian Champaloux.  
 
 
C’est ma quatrième fête consécutive et entre temps 
je suis régulièrement venue à Barjols, en 
particulier, la première année (1997), pour un 
séjour de plusieurs semaines hors saison festive 
afin d’effectuer des entretiens et un dépouillement 
d’archives. Bien que je sois ainsi connue des 
décideurs, pour ma première fête avec bœuf 
(deuxième Saint-Marcel), il ne m’est pas permis de 
travailler à l’abattoir ; qu’il y ait eu un antécédent 
d’enquête en 1954 n’est pas forcément admis, mais 
le refus n’est pas subordonné à ce qu’il est advenu 
ou non advenu à cette date. Encore une fête plus 
tard, le président des Amis de saint Marcel apprécie 
que je poursuive mes observations sur une (autre) 
célébration sans bœuf. Ses réticences résistent la 
quatrième année (2000), où la régularité du rythme 
bovin est rompue afin de célébrer le six-cent-
cinquantième anniversaire de la Translation avec 
un animal et le surplus d’éclat qui l’accompagne. 
L’autorisation pour mon enquête à l’abattoir est 
emportée par un boucher (les bouchers). Je 
complète avec lui, pour le MNATP, la légende de 
certains clichés de 1954 ; il désapprouve la 
publication d’une vue de la saignée par C. Marcel-
Dubois, mais il a soutenu ma demande. C’est lui 
qui m’informe du consentement finalement obtenu. 
Le président associatif interdira les photographies. 
Comme toutes les personnes présentes à l’abattoir, 
je recevrai du « chef des bouchers » une part 
d’abats. Au moment de rendre compte des faits 
(Dossetto, 2001), je prendrai le parti d’une écriture 

qui pourrait être la même en cas d’enquête 
seulement orale. Et je retournerai de temps à autre 
à Barjols, notamment pour la Saint-Marcel sans 
bœuf suivante. 
 
En 2012, quand, héritier du MNATP, le Musée des 
civilisations de l’Europe et de la Méditerranée/ 
MuCEM met en ligne les photographies de 1954, je 
fais connaître le désaveu local de certains clichés à 
l’auteur de la notule d’accompagnement. 
Cependant, telle qu’elle est maintenue, la diffusion 
intégrale de la série paraît signifier que des images 
difficilement « montrables » d’un autre point de 
vue sont autorisées sans réserve sur le site d’un 
musée. Sans qu’il faille pourtant systématiser les 
positions, cette expérience révèle des ressentis 
contrastés à propos des séquences ou des gestes à 
mettre ou pas en lumière. Indicateur indirect, elle 
promet des discussions dans la perspective de la 
candidature comme patrimoine culturel immatériel. 
Concrètement, un point délicat est la place de 
l’ethnographie à l’abattoir dans le dossier. 
 
Lorsque me parvient, des Amis de saint Marcel, 
une demande d’information sur les procédures 
d’inventaire (2022), j’augmente les renseignements 
d’un avis sur l’opportunité de recueillir d’abord 
l’assentiment de l’Eglise en raison des « tripettes », 
et, évidemment, les bouchers sont aussi appelés à 
donner leur « soutien et consentement » validant le 
document de candidature. Incitant ainsi à une 



Ethnozootechnie n°116 – 2025 –  104  – 
 

prudente entente préalable entre partenaires 
potentiels, je suggère comme test la réflexion de 
tous sur les trois photographies qui, selon le modèle 
en vigueur, ouvriraient la fiche d’inventaire. Je me 
demande en fait quel choix serait fait pour illustrer 
le bœuf mort, soit le conventionnel cliché de la 
rôtissoire garnie, soit l’activité des bouchers à 
l’abattoir ou pendant la vente de viande. 
 
La candidature comme patrimoine culturel 
immatériel accuse les difficultés rencontrées pour 
la recherche fondamentale. A priori, tous les 
protagonistes virtuels n’ont pas la même 
conception de ce qui doit être observé et, avec ou 
sans illustrations, rendu. Il peut être différent 
d’avoir accordé une enquête à l’abattoir dans un but 
universitaire (2000) ou d’en envisager ou accorder 
une dans le cadre d’une candidature imaginée sans 
prévoir l’impératif d’une ethnographie bouchère 
(prochaine possibilité en 2027). L’attention à porter 

aux gestes bouchers (spécifiques) tend à diviser, 
mais que serait une demande de protection 
décrivant la fête sans ces savoir-faire qui en sont un 
fondement somme toute fragile ? Entre la 
substitution d’un bœuf à un autre et la carcasse 
empalée, des compétences propres seraient tenues 
dans l’ombre comme – ou parce que –, dans notre 
société, les abattoirs quotidiens sont des lieux 
aveugles. En contrepartie, moyennant le relais de 
deux bœufs dans la fête, une carcasse bestiale serait 
offerte sans états d’âme connexes à une 
patrimonialisation qui porterait de la sorte sur le 
résultat d’un processus boucher particularisé, lui-
même ignoré : au lieu de l’« immatérialité » de 
savoir-faire, la réification de pratiques réduites à 
une forme destinée à la broche. D’un côté donc les 
bouchers de 1954 sur le site du MuCEM, saignée 
comprise, de l’autre, selon l’état du projet actuel, 
l’occultation spontanée d’une intervention 
bouchère singulière sur un animal mort.

 

Déclaration d’absence de lien 
 
L’auteure précise n’avoir aucun rapport de parenté avec la famille homonyme engagée dans la fête de la 
Saint-Marcel sur la durée. 
 

Références 
 
Agulhon M. (1981) Le sang des bêtes : le problème de la protection des animaux en France au XIXe siècle. 

Romantisme 31, 81-109. 
Brisebarre A.M. (1998) Un sacrifice rituellement correct et politiquement incorrect ? In : La fête du mouton. Un 

sacrifice musulman dans l’espace urbain (A.M. Brisebarre et al. eds), Paris, CNRS, 181-188. 
Cegarra M. (1999) L’animal inventé. Ethnographie d’un bestiaire familier. Paris, Montréal, L’Harmattan, 189 p. 
Delavigne A.E. (2012) La bête des bouchers, bouleversements d’un métier. In : Animal certifié conforme. Déchiffrer 

nos relations avec le vivant (B. Lizet, J. Milliet eds), Paris, Dunod, 119-136. 
Digard J.P. (1998) Les Français et leurs animaux, Paris, Fayard, 281 p. 
Dossetto D. (2001) Produits carnés, sensibilité animalière et tradition. Les bœufs festifs de Barjols (Var). Etudes 

rurales 157-158, 141-158. 
Dossetto D. (2002a) Un bœuf dans une fête patronale. Longue durée, enjeux locaux, laïcité à Barjols (Var). Provence 

historique 210, 497-514. 
Dossetto D. (2002b) Un sacrifice à Barjols (Var) ? Exégèses et artifice. Ethnologie française 4, 727-734. 
Dossetto D. (2004a) « Invention » ou « forme obstinée » ? Deux exemples d’innovation festive en Provence (Barjols, 

Tarascon) ». In : Fabrication des traditions. Invention de modernité (D. Dimitrijević ed.), Paris, MSH, 243-
259. 

Dossetto D. (2004b) Diversité des situations et récurrences, à travers restaurations et revivifications festives. La Saint-
Marcel à Barjols (Var) de 1768 à 1950. In : De la châtaigne au carnaval. Relances de traditions dans l’Europe 

contemporaine (C. Bromberger, D. Chevallier, D. Dossetto eds), Die, A Die, 73-80 et 136. 
Dossetto D. (2014) Des hommes en fêtes et en armes. Analogies guerrières et formes d'atténuation. Etnogràfica 8-1, 

53-76. 
Dossetto D. (2019) Faits de tradition, innovations sous contraintes, à paraître. 
Dossetto D. (2025) Hippophilie et fêtes traditionnelles. Du retour des chevaux lourds à la monte en amazone, 

Anthropozoologica, à paraître. 
Marcel-Dubois C. (1957) La « Saint-Marcel » de Barjols ». Arts et traditions populaires 1, 3-45. 
Pelosse V. (1981-1982) Imaginaire social et protection de l’animal. Des amis des bêtes de l’an X au législateur de 

1850. L’Homme 21/4, 5-33 et 22/1, 33-51. 
R. J. (2014), Passiondubiou, https://www.youtube.com/watch?v=lcstq05A:P8. 
Vialles N. (1987) Le sang et la chair. Les abattoirs des pays de l’Adour. Paris, MSH, 160 p. 
  
 


