Un porte-a-faux animalier : construction délibérée,
atténuation, patrimonialisation

Daniéle DOSSETTO

Université Cote d’Azur, LAPCOS, Campus Saint-Jean-d'Angely / SJA3 / MSHS Sud-Est
25 avenue Francgois Mitterrand, 06300 Nice
daniele.dossetto@univ-cotedazur.fr

Résumé : La féte patronale de Barjols (Var) comporte un « porte-a-faux » sociétal : la mise en broche d’un bceuf
abattu localement auparavant et qui conserve sa téte. Le propos est de regarder 1) la réduction de ce porte-a-faux par
ceux qui en ont hérité alors que le beeuf ainsi traité est essentiel a la féte et qu’il en a fait la notoriété ; 2) son élaboration
calculée dans le premier tiers du XXe si¢cle ; 3) 1’éventuel et problématique inventaire des savoir-faire bouchers
spécifiques comme patrimoine culturel immatériel. Au total, il s’agit de voir comment s’articulent sensibilité
animaliére « ordinaire » et promotion de la féte.

Mots-clés : sensibilité animaliere ; tradition ; porte-a-faux sociétal ; viande ; patrimoine culturel immatériel.

An ox and its meat in a traditional festival: an intangible cultural heritage? Abstract: The traditional festival of
Barjols (Var) is famous for involving a locally slaughtered ox “roasted” keeping its head. How “ordinary” sensitivity
for animals and promotion of the festival are articulated? The aim of this paper is to look at 1) those who inherited
this tradition in a society loving animals; 2) the first third of the 20th century when that tradition was created; 3) the

butchers and the possible inventory of their specific know-how as an intangible cultural heritage.

Keywords: sensitivity for animals; tradition; meat, intangible cultural heritage.

Introduction

Une certaine logique assied subtilement le devenir
de fétes traditionnelles sur des qualités qui les
constituent, qualités au nombre desquelles entre la
donne animale. Certaines propriétés de 1’objet
festif se transforment en atouts, en « stimulations »
pour un développement ou une action culturelle. En
Provence ou s’est situé 1’examen, 1’intérét ambiant
pour le mouton (présent un peu partout) et le cheval
(parmi les animaux favoris de notre société) fait
prospérer (Dossetto, 2024), ou se propager par
emprunt de consensuelles fétes ovines ou équines
(ou a la fois ovines et équines). Mais les caractéres
objectaux sont tout autant aptes a entrer en ligne de
compte pour détourner d’une valorisation ou
orienter vers une adaptation visant a réduire leurs
connotations dissonantes ; chacun sait que les jeux
taurins sont obstinément discutés, et combattus par
leurs détracteurs. La sensibilité a I’animal est un
facteur de changement qui opére aussi bien dans un
sens que dans D’autre, par dation d’impulsion
directe ou par création de discordances (sinon de
discordes) incitant au changement (Dossetto,
2019). Cependant, le traitement « politiquement
incorrect » d’un beeuf dans la féte patronale de
Barjols (Var) — Saint-Marcel, qui célebre le 17
janvier 1’évéque de Die et la translation de ses

Ethnozootechnie n°116 — 2025

reliques vers 1350 — présente une remarquable
complexité évolutive. Le point focal en est un
animal empalé avec sa téte, fondateur d’une
c€lébrité qui nait dans les années 1930.

Cristallisation  contemporaine, les pratiques
bovines résultent d’un développement progressif a
partir d’un germe remontant au XIXe si¢cle : de
loin en loin, un beeuf qui déambule puis qui est
consommé pendant la féte. Elles ont été construites
alors qu’une sensibilité aux animaux était déja bien
formée (Agulhon, 1981 ; Pelosse, 1981-1982) et
qu’a Barjols comme ailleurs, 1’abattoir (« tuerie »,
tuadou) avait été rejeté a la périphérie urbaine
(parcelle choisie en 1832). Cette formalisation aura
a étre évoquée pour apprécier les comportements
présents ou les rapports fondamentaux qui unissent
la féte et une sensibilité a I’animal diffuse, banale —
« animalicre » —, davantage qu’organisée, militante,
— « animalitaire ». Observer le sort des rugueuses
pratiques barjolaises a notre époque de vive
sensibilité aux animaux n’est en vérit¢ pas neuf
(Dossetto, 2001), mais I’interrogation est
renouvelée par un désir local que la féte soit
inventoriée comme patrimoine culturel immatériel.

— 95 —



Un beeuf dans une féte patronale

Que ce soit au présent, au rythme d’un an sur trois,
ou a I’échelle historique, la participation bovine a
la féte se présente comme une excroissance
(Dossetto, 2002a, 2004a).

Le programme festif annuel d’aujourd’hui répartit
sur deux jours (16 et 17 janvier ou week-end le plus
proche du 17 janvier) des éléments plus ou moins
généraux, ou plus ou moins répandus dans le Var :
manifestations religieuses répétées (offices,
processions) ; démarches honorifiques
(« aubades » aux principaux représentants de la
localité) ; séquences ludiques inégalement suivies
(retraite aux flambeaux et feu de joie avec
farandole générale, spectacles folkloriques, bals,
loto etc.); tirs au tromblon constituant
« bravade » ; commensalité (apéritifs, repas offert
aux nombreux acteurs invités, banquet terminal).
En outre, la Saint-Marcel se signale par des
« tripettes » ou sautillements de joie dont la forme
canonique est attachée a 1’église et a des complies
et qui, désormais, prennent place un peu partout
aprés s’étre étendues a la procession dans les
derniéres années du XIXe si¢cle et a la grand-messe
dans le premier tiers du XXe (Figure 1). La variante
bovine procéde par adjonctions diverses car
I’animal entraine d’autres surplus : présidence de la
grand-messe par I’évéque ; séquence anticipée pour
nommer un « capitaine de ville » (régisseur de
« bravade ») et son état-major ; « prise des armes »
par les mémes puis, aprés un déplacement,
bénédiction des armes ; gardians a cheval.

Etiologie voulant (infi-a), des tripes — bovines (gras-
double) ou ovines (pieds-paquets) — sont
consommées en grande quantité, que la féte soit
célébrée sous une variante ou sous ’autre. Sous
cette forme ou autrement, la consommation de
beeuf est phénoménale (repas familiaux a base de
tripes et de daube, «plat du jour» dans les
restaurants, barquettes de gras-double pour pique-
niquer, conserves de tripes emportées en souvenir).
Les années ou un beeuf est empalé, ses tripes (dont
le temps de nettoyage est désormais per¢u comme
dissuasif) ne sont pas traitées, et la viande a trois
destinations. Une partie (filets et faux filets non
pesés, 30 ou 40 kg de daube) sert au banquet qui
termine la féte (association organisatrice ou Amis
de saint Marcel, notables, chorale...). La plus
grande quantit¢ est répartie en portions ou
«paquets » dont 1’emballage mat introduit un
certain hasard dans la répartition (don aux notables
ou aux participants principaux — 1 kg ou 1,5 kg
selon leur importance ; vente a tout un chacun,
concrétement a des habitants — 1 kg). La « part des
bouchers » est constituée, d’un coté, d’un morceau
de viande que chacun d’eux choisit en préparant les
« paquets », de 1’autre, d’abats, de la téte (utilisée
en daube), de la queue. En amont, la Saint-Marcel
a mis en évidence, non la réalisation bouchére
proprement dite, mais —ce qui suffit a créer une
rupture avec les habitudes de notre société — la
continuité entre animal et viande.

no

Figure 1. « Tripettes » exécutées par les danseuses de 1’Académie provengale (Cannes) aupres de la
rotissoire. Négatif sur verre (1930), Agence Meurisse, BNF, référence bibliothéque 73430 A.

Ethnozootechnie n°116 — 2025

— 96 —



De bouchers abatteurs a un beeuf exempté d’abattage

Le 16 janvier ou le samedi est la journée du beeuf
vivant. Décoré (« habillé ») aux couleurs de la
Provence (rouge et jaune), il traverse la localité en
marchant pour étre béni puis, au terme de son
parcours, abreuvé cérémoniellement, deux stations
agrémentées de « tripettes » (danses). Son escorte
est composée de ses conducteurs (Figure 2) qui, par
la blouse qu’ils ont endossée, le désignent comme
un animal de proximité « paysanne», et de
bouchers dans la tenue professionnelle desquels se
profile son destin. Le lendemain matin, apparait la
broche garnie. Aprés avoir circulé sur un char
hippomobile (« camion », « char » décor¢), elle est

déposée sur une rotissoire provisoire auprés de
laquelle, 1’apres-midi, se déroule un spectacle
folklorique. Pour I’installation de la broche sur la
rotissoire, les bouchers sont accompagnés d’un
cuisinier en toque qui sale la carcasse — le corps — a
grands gestes et d’enfants vétus en marmitons qui
la (le) lardent avec ardeur. Le troisieme jour fait
place a la coupe (produisant des quartiers) et la
découpe (détail) ; la confection des « paquets » et
la vente interviennent dans la foulée. Le banquet
écoulant I’autre partie de la viande se tient le
dimanche de la méme semaine (neuviéme jour).

ETEI S s

Figure 2. Un beeuf pour parader, en attente avec son compagnon, en 1998. Son futur conducteur, 1’éleveur
gardien du beeuf de consommation, choisit, juste avant qu’en soit fait la toilette, le baeuf de parade, qui est
encore avec son compagnon. Cliché Dani¢le Dossetto, numérisation Christian Champaloux.

Jusqu’en 1992-1995, la féte ignore ostensiblement
le hiatus habituel entre les animaux choyés, « aimés
si fort », «représentants » de la gent animale
— généralement des animaux de compagnie —, et les
animaux « manggés », « représentés » —a vocation
de rente (Digard, 1998 : 156). De plus, comme les
modalités d’embrochage exigent un corps chaud, le
beeuf est abattu a Barjols. Alors qu’au quotidien
«la viande change, [qu’] elle échappe aux
bouchers-abatteurs », une fois tous les trois ans, la
Saint-Marcel la remet totalement aux mains des
professionnels barjolais. Ceux-ci figurent de la
sorte parmi les «derniers témoins du rdle
qu’exercaient les bouchers dans la société rurale
[...]. Ils faisaient le lien entre le vivant et le mort,
que Dorganisation contemporaine dénie. Ils
apprenaient a leur clientéle que, pour manger de la
viande, il faut d’abord tuer des animaux. Mais
surtout ils incarnaient cette réalité, ils la rendaient
imaginable »  (Delavigne, 2012: 133-134).
Différemment pour ceux qui ont encore connu
I’abattage comme pratique ordinaire ou pour leurs
cadets plus tard venus a la boucherie, la Saint-

Ethnozootechnie n°116 — 2025

Marcel renoue avec le stade révolu du métier
« complet » (ou a peu prés car le beeuf, tout au
moins avant le dédoublement dont il va tre bientot
question, n’a pas toujours été choisi par un
boucher). Toutefois, la transparence est dosée.

Méme si, non bouchers, un ou deux Amis de saint
Marcel sont délégués a I’abattoir, I’action que le
batiment abrite n’intéresse guére quiconque. En
pratique, « il faut deux hommes pour qu’aucun ne
tue vraiment » (Vialles, 1987 : 50) ; I’un anesthésie
le beeuf, I’autre le saigne si bien qu’ils partagent la
responsabilité de la mise a mort. Dans 1’escorte ot
ils défilent entre professionnels, ces protagonistes
ne sont guere repérables. Avantage du nombre, la
fonction fatale est diluée entre tous les bouchers
dont le groupe s’ouvre d’ailleurs a des enfants
comme pour « innocenter » (je reprends un mot de
Noélie Vialles) davantage les agents de I’abattage.
Au reste, la mise a mort en soi ne crée pas de
tension symbolique. Celle qui a progressivement
surgi tient au braquage du projecteur festif sur
I’animal vivant.

— 97 _



Outre I’emphase sur le beeuf le premier jour de féte,
une habitude s’est développée dans le troisiéme
quart du XXe siécle. Retenu plus ou moins
longtemps a 1’avance —parce que, dit-on, Ia
disparition du labour attel¢ a raréfié les beeufs
dociles —, et hébergé a proximité de Barjols par un
éleveur, I’animal destiné a la féte attire a la ferme
des visiteurs peu nombreux, mais pour des venues
se multipliant au fil des semaines. L’anonymat de
la boucherie ordinaire est rompu et, en 1989, un

surcroit d’émotion suit la fréquentation du tres
apprécié Pilon qui, plusieurs années apres, est
toujours rappelé avec tendresse. En trois fétes
d’affilée soit en six ans en comptant 1’émotion
supplémentaire de 1989 comme déclencheur, le
dédoublement du beeuf festif s’installe. Accidentel
d’abord (1992), il est rendu définitif la fois suivante
et il fait retrouver aux consommateurs festifs la
posture de « carnivores candides » (Cegarra, 1999 :
47) qu’ils ont au quotidien.

Un autre beeuf pour la broche

Depuis 1995, une substitution rompant la
continuité bouchére est programmeée. Tandis que le
beeuf qui défile vivant ne gagne plus 1’abattoir, le
relais est assuré par un autre, et I’éleveur gardien se
prend a réver au complice extraordinaire que Pilon
serait devenu pour la parade s’il avait vécu
trentenaire plutdt que de mourir a I’abattoir a quatre
ans. Au contraire, arrivé le samedi matin, découvert
en début d’apres-midi, « habillé » sans que, faute
de temps, le traitement de son poil puisse entrer
dans cette toilette, et repartant le soir, le beeuf
d’aujourd’hui est réduit a sa prestation. Il retourne
a ses « verts paturages » (sic) avec son compagnon
habituel, venu aussi a Barjols afin d’éviter a la paire
qu’ils forment d’étre séparée trop longtemps. La
féte nécessite trois bétes pour que « le » beeuf — au
singulier conservé dans le programme et dans le
langage courant — s’incarne désormais dans deux
individus entre lesquels la ressemblance (race,
couleur...) n’est pas recherchée; ne sont pas
davantage voulues des différences physiques qui
rendraient patente la substitution de 1’un par ’autre.

Tous deux sont bénis en rappel d’un bovin
salvateur de famine que Iétiologie du culte
patronal et des « tripettes » met en abyme. La
bénédiction du beeuf de parade est administrée en

présence du buste reliquaire de saint Marcel, sur la
place de 1’église ou la foule se presse ; le texte est
lu et chanté (frangais), et le geste bénisseur est
renouvelé ; la séquence, qui vient aprés la
bénédiction «des armes», est suivie de
«tripettes » —la féte publique se poursuit a
I’identique de ce qu’elle était au temps d’un beeuf
unique (Figure 3.a). La bénédiction de la béte de
consommation (observée en 1998) a lieu dans une
étable (une autre année, a ’extérieur de celle-ci),
sans ¢élément mobilier évocateur de saint Marcel
(Figure 3.b); en plus du curé et de I’éleveur
gardien, cinq personnes sculement (dont le
président des Amis de saint Marcel) sont
présentes ; le texte est lu et parlé, et le geste
bénisseur unique — la viande sera toujours bénite et
une  photographie serait  éventuellement
probante —; il n’y a pas de « tripettes ». Malgré
tout, la succession des deux animaux ne recouvre
pas le partage habituel des fonctions entre
« représentant » choyé —ce qu’est certes le beeuf
paradant et quittant Barjols indemne— et
« représenté » consommeé. Le beeuf dont il sera fait
de la viande n’est pas seulement cela. Il est en
quelque sorte aussi, on le verra, devenu

« représentant » des bétes a viande.

Figure 3. Bénédiction du ou des beeuf(s). — a) A gauche, en 1954, au temps d’un beeuf unique, place de
I’église avec I’invocation éphémeére de Saint-Antoine en plus de Saint-Marcel ; cliché P. Soulier, MuCEM,
inv. 1954.23.15. — b) A droite, en 1998, dans I’étable, bénédiction du beeuf de consommation ; cliché

Dani¢le Dossetto, numérisation Christian Champaloux.
— 98 —

Ethnozootechnie n°116 — 2025



La permutation de deux bétes n’est pas réductible a
un relais sur le chemin de I’abattoir. Rien n’exclut
désormais, quand un male a paradé, que la viande
de «beeuf» produite dans la féte provienne en
réalité, comme dans la boucherie ordinaire, d’une
vache, ou, ce qui revient au méme, que la broche
soit garnie d’une génisse. Cette probabilité au gré
des occasions d’achat éloigne un peu de ’étiologie,
mais n’entame pas la finalité bouchere.

En revanche, une autre nouvelle issue virtuelle
interféere avec elle alors que s’accroit la
disproportion entre la masse de viande extraite d’un
beeuf de taille variable et la quantité nécessaire. En
1998 par exemple, vu la part réservée pour le
banquet, le nombre et le poids croissant des
« paquets », et une carcasse pas trés grosse, la vente
est supprimée. De toute maniére, la Saint-Marcel
distingue de plus en plus le beeuf déambulant sur
pieds et I’ingrédient a la base de la consommation
festive, mais wune évolution supplémentaire
s’amorce, en tout cas pour le banquet terminal. De
la viande d’une béte de boucherie passant par le
tournebroche, un glissement s’esquisse vers de la
viande de boucherie tout court, susceptible de
s’ajouter a celle du beeuf embroché. S’y ajouter
seulement car autant la séparation de la
consommation carnée et du bceuf festif est
maximale avec les tripes, autant, avec cette viande
supplémentaire, le stade de 1’appoint ne peut pas
étre dépassé afin que perdurent le protocole de la
rotissoire et la satisfaction, aussi bien dans le
banquet qu’a domicile, de consommer de la viande
rare qui en provient.

Objectivement, un surcroit a la quantité¢ produite
dans la féte pouvait étre prévu quand il existait un
animal unique. Cette ressource n’est pourtant
apparue qu’aprés le dédoublement du beeuf ou
plutot apres I’introduction d’une béte a viande dans
les procédures. Bien que 1’animal en broche soit
pourvu d’un contour, d’une unité corporelle, il est
devenu aussi anonyme que ses homologues
« informes » du commerce courant, vendus en
morceaux sinon en barquettes. Comme eux, il est
sans origine ou antériorité connues, non seulement
pour la globalité des habitants, mais méme parmi
les responsables de la féte. Il en va comme si le
maillon d'un beeuf festif au destin exclusivement
boucher avait permis de s’interroger sur la
possibilité d’un complément de viande ordinaire.

Cascade de conséquences a part, I’infléchissement
qui distingue le beeuf de parade et le beeuf a viande
tient de la « mise en conformité » ; il réduit les
aspérités émotionnelles comme le maniement de la
poudre est euphémisé dans les fétes armées
(Dossetto, 2014). A ce stade, il serait tentant de
croire que des héritiers d’usages contrariant plus ou
moins des « valeurs » partagées, pacifisme ou
attention aux animaux, se plient a en gommer ce qui
les rend dérangeantes. Ils estompent plutot. Réalité
avérée aussi dans les fétes armées, I’adoucissement
ne léve pas toutes les dissonances. La Saint-Marcel
continue d’afficher autrement la succession de la
vie et de la mort animales. Elle le fait depuis a peine
plus d’un siécle par des modalités de mise en
broche qui introduisent une complication dans le
processus boucher.

De I’animal dans le boeuf empalé : statu quo formel

Bien que la participation de deux beeufs pour en
figurer un permette de retrouver le hiatus ordinaire
entre un animal connu vivant et la chair soumise a
la consommation, les manicres festives perturbent
toujours le rapport habituel des intéressés a la
fabrication bouchére car la création de viande est
affectée par le traitement immédiat de I’animal
abattu c’est-a-dire par la présentation en broche qui
en décide.

Dans la boucherie courante, la production d’un
corps exsangue ou « désanimation», et
1’¢élimination de 1’appareil biologique évocateur ou
« désanimalisation » sont précipitées ; un « vide »,
un « innommeé » séparent la mort et la carcasse

Ethnozootechnie n°116 — 2025

(Vialles, 1987: 47-48). La féte suspend cet
enchalnement boucher ou plutét elle joue sur lui
afin de créer une forme inusitée. Dans un premier
temps, la « désanimalisation» est réduite a
I’éviscération, au dépouillement du corps, a la
section des pieds arriére et a la suppression de la
langue afin de laisser passage a la broche. La téte
ainsi que les pieds avant, rabattus sur les cornes,
sont conservés et ils gardent leur peau. Le beeuf sur
la rotissoire tient « de» D’animal et «de» la
carcasse bouchere (Figure 4). Ce cumul ou cet
entre-deux est exposé une journée (char du
transport, rotissoire), aprés quoi la production de
viande reprend son cours.

— 99 —



L’« authentification » d’un tel embrochage par le
passé n’est pas tentée par les acteurs. Fixée a la
charniére des XIXe et XXe siecles, 1’étiologie de la
féte assied les « tripettes » a la fois comme des
sauts de joie — ce qui est conforme a 1’étymologie —
et par du gras-double préparé pour un banquet
commémorant la venue providentielle d’un bovin
en période de famine: qu’il y ait du bceuf au
moment de la Translation suffit. D’ailleurs, la
premiére photographie de la rétissoire garnie
(1894) montre un corps étété ; qui ne connait ce
cliché a Barjols ? Mais une carcasse animalisée a
porté la féte a la célébrité et elle a mobilisé ou
mobilise des savants, des journalistes, des visiteurs
ou touristes qui sont 25000 les années de
célébration avec beeuf au lieu de 15000 sinon,
chance économique pour une localit¢ de 2 500
habitants ayant perdu les tanneries qui I’ont fait
vivre et fierté par ailleurs : grace a son beeuf, la
Saint-Marcel est une des trois fétes provengales les
plus célébres malgré le handicap de se situer en
janvier. Les modalités d’embrochage entretiennent
I’intérét extérieur pour la féte ; elles s’imposent aux
habitants comme allant de soi ; le passage par la
rotissoire donne de 1’épaisseur au menu du banquet
terminal et au bceuf abattu; il ajoute aux
extraordinaires « tripettes ». Sensibilité animaliére
ou pas, le statu quo formel a des mérites. Que soit
mis sur la rotissoire un autre beeuf que celui du
premier jour ou d’une appropriation individuelle
par la fréquentation de la ferme parait une
actualisation, un compromis bien mesuré entre
respect des fagons héritées et de la réputation de la
féte, et respect d’un animal ou des animaux.

La forme qui veut ainsi toujours de la « béte » dans
la carcasse sur rotissoire n’a pas davantage que le
parcours emphatique du beeuf vivant (bénédiction,
abreuvage) les cent-cinquante ans de continuité qui
Ethnozootechnie n°116 — 2025

Figure 4. Le beeuf sur la rotissoire selon des modalités qui ont fait la célébrité de la Saint-Marcel. — a) A
gauche, bestialité du beeuf en broche avec sa téte non dépouillée. — b) A droite, émotion enfantine : au
crépuscule, la féte finie, les deux ainés de trois gar¢ons attardés devant la rotissoire (un vient de partir) ont
défié le plus jeune de toucher la téte intacte du beeuf avec cette comparaison : « ¢’est comme un cheval ».
Clichés Daniéle Dossetto, 1998, numérisation Christian Champaloux.

acquicrent un droit de maintenance et il suffirait a
des détracteurs de regarder de pres les
photographies publiées a Barjols pour s’en
persuader. Mais des défenseurs de la cause animale
n’ont guére maticre a réclamer malgré 1’opiniatreté
dont ils peuvent faire preuve ailleurs, comme
récemment a Eyragues (Bouches-du-Rhone) a
propos d’un jeu taurin.

Aussi dite « taureau a la corde », la « bourgine »,
bourgino, est généralement disparue, mais en 2014
(images dans R., 2014), le village d’Eyragues se
prévaut ou croit pouvoir se prévaloir du sic¢cle et
demi de pratique pour jouir d’une exception.
Passant outre, plusieurs associations a vocation
animalitaire obtiennent une interdiction en justice
et, malgré une manifestation « taurine » et une
pétition de 17 000 signatures, le recours en appel
confirme le premier jugement. Bien que pourvues
d’une moindre ancienneté, les procédures dans la
Saint-Marcel sont a I’abri d’une contestation aussi
efficace. Des contempteurs parviendraient
difficilement en effet a ériger en argument de
maltraitance la forme donnée a un beeuf mort.

Conventionnelles et vagues, les éventuelles prises
de parole animalitaires apportent aux habitants la
confirmation  flatteuse  d’une singularité
remarquable plutét qu’un sentiment de menace, et
ce ne sont pas elles qui ont conduit au
dédoublement du beeuf. Cette adaptation s’est
imposée par I’effet d’une sensibilité animaliére
« ordinaire » qui met les habitants au diapason de
la société globale. Tout au plus pourrait-on dire,
avec Anne-Marie Brisebarre (1998 : 186) traitant
de I’Aid, que les champions de la cause animale et
leur rare critique des pratiques barjolaises
créeraient, sans risque, un « autre rituel » si elle
devenait plus systématique.

- 100 —



Porte-a-faux hérité, construit, renouvelé

Une chose est de montrer la continuité de la vie et
de la mort d’un animal dans une féte productrice de
viande. L’exagération festive voulant que défile un
beeuf, qu’il soit béni et abreuvé cérémoniellement
etc. avant de le consommer a fait poindre une géne
dans une société¢ ayant changé (éloignement par
rapport aux animaux de rente ; tendance a une
alimentation moins carnée ; sensibilité plus grande
que jamais aux animaux). La pratique héritée
devient créatrice de dissonances sociétales :
situation ordinaire d’un « porte-a-faux » suivi par
un amendement presque nécessaire, quasi salutaire
(Dossetto 2014, 2019). Ainsi le beeuf n’est-il pas
seulement dédoublé. Une certaine publicité
accompagne le recours a une béte a viande.

Autre chose est I’allure du beeuf en broche. Dans
I’entre-deux-guerres ou les pratiques sont
retravaillées, quelle est la part du désir de heurter
pour mieux attirer les regards sur Barjols ? Quelle
est celle d’une recherche de sens liant les
« tripettes » et une quelconque participation bovine
réputée (a tort) ancestrale ? Quelle encore est la part
d’une provocation anticléricale quand, dans le
« Var rouge » ou se situe Barjols, 1’« archaisation »
et D’exotisation du bceuf servent les velléités
municipales de laiciser la Saint-Marcel ? Les
motivations des uns ou des autres sont sans doute
mélées et confuses (Dossetto, 2001, 2002a, b,
2004b), mais les faits sont parlants. En deux ou
trois fétes est élaborée une forme allant a I’encontre
de la sensibilité animaliére: renoncement a
I’illusion culinaire des débuts (le beeuf n’a jamais
cuit) ; apparition d’une carcasse bestiale;
supplément paralléle de visibilité pour le beeuf
vivant ; publicité relative a I’animal et thématique
de la réminiscence antique et sacrificielle. Un
« porte-a-faux » est produit a dessein, peaufiné.

La féte de 1924 fait figure de chamicre. La
« promenade triomphale du beeuf » est annoncée
dans les mémes termes qu’en 1912, mais elle gagne
en visibilité par son accompagnement musical et un
abreuvage (cliché) en fin de parcours vers
I’abattoir. La différence vient surtout des arréts
« idéologiquement » connotés. En 1912, le maire
s’était fait plusieurs fois photographier auprés de
I’animal (et la municipalité avait généreusement
subventionné les festivités). En 1924, tandis
qu’auparavant il ne croisait pas le clergé, le beeuf,
par sa bénédiction, change de statut (et la féte est
privée de crédits publics). Surgie en 1912, la
conservation de la téte est réitérée et, les deux fois,
les pieds avant semblent rapportés sur les cornes.
Par ailleurs, par la réclame d’un habitant lettré, le

Ethnozootechnie n°116 — 2025

théme sacrificiel s’amorce. La démonstration de la
continuité entre vie et mort animales est un fait
acquis, et, au beeuf suivant, le renom de la Saint-
Marcel devient national.

En 1930, un beeuf est programmé parce que la féte,
grace a sa célébration en janvier, ouvre 1’année
commémorant le centenaire de Mistral, événement
qui lui apporte des visiteurs bienvenus. Mais, la
décennie qui commence cultive 1’exagération et
elle est imaginative. Il est donné un rythme
régulier, alors quadriennal, a ’animal. En 1934, a
I’arriére d’une voiture, un panneau de réclame
circule sur la cOte pour attirer les touristes en
villégiature. En 1930 et 1934, le beeuf vivant fait
lui-méme la promotion de sa mise a mort en
parcourant les routes de Marseille a Barjols couvert
d’un drap qui annonce (ou il annonce) son destin en
gros caractéres : « Je serai tourné a la broche ».
Cette énonciation brutale de 1’identité de I’animal
et de sa viande coincide avec les derniéres mises au
point du beeuf mort. Des « tripettes » a 1’abattoir
sont exceptionnelles (1934), mais le dépdt de la
broche sur la rotissoire en est définitivement
accompagné. Non seulement la bestialité du beeuf
empalé fait désormais 1’attractivité de la féte, mais
la rhétorique de la réminiscence sacrificielle se
propage. Le clergé s’alarme. L lllustration
organise un reportage. Le scandale couve. Rompant
délibérément avec le rythme quadriennal, la
derniére féte bovine de la décennie a lieu en 1939
et elle est placée sous la responsabilité des Amis de
saint Marcel dont 1’association (1939, déclaration
en 1949) se forme pour contrer un autre projet
associatif, centré sur le beeuf. La décennie du
folklore et du changement d’échelle est aussi celle
de la concentration sur ’animal et de I’emphase
matinée d’érudition.

L’esprit des années 1930 perdure ou resurgit en
1954, peut-étre parce que le principal organisateur
de l’année (le tambourinaire luthier barjolais
Marius Fabre, 1909-1999) était déja actif dans la
décennie d’avant-guerre, peut-&tre aussi dans le but
d’accroitre 1’intérét de chercheurs venus du Musée
national des arts et traditions populairessMNATP.
Plusieurs faits sont exceptionnels et certaines
facons bovines particuliérement spectaculaires ou
troublantes. L’exagération portant sur 1’animal
mort s’accroit d’une plus grande sollicitation des
regards sur I’animal vivant. Celui-ci fait trois
sorties dans les rues avant la féte stricto sensu,
censément pour le préparer au bruit des tromblons,
en réalité sans profonde raison technique puisque
I’absence de ce préambule aujourd’hui ne

- 101 -



compromet pas une bonne prestation. L’arricre-
train de la béte morte est mis en valeur de maniére
sans doute unique (« On conserve a I’animal le sexe
[...]. Les remarques émises par l’assistance sont
nombreuses bien sir, notamment quand le sexe de
I’animal retombe de coté et d’autre a chaque tour
de broche — Marcel-Dubois 1957 : 22 et 32). Par
ailleurs, qui veut peut observer les bouchers en
action. Sauf pour 1’assommage (je me fie a la
couverture photographique de Pierre Soulier,
MNATP), I’abattoir est en libre acces de telle sorte
que la saignée, I’embrochage et ultérieurement la
décollation et la coupe du beeuf ont des témoins
nombreux. Les photographies montrent de jeunes
adultes penauds et effarés, des enfants hagards, des
visages choqués et figés. Une quarantaine d’années
aprés, I’existence d’un tel public est oubliée ou
parait invraisemblable aux responsables locaux.

Sans qu’a la fin du XXe siccle, il soit renoncé a la
présentation bestiale de la carcasse et a sa violence
symbolique, la continuité¢ de la vie et de la mort
animales n’est plus affichée comme auparavant. Le
porte-a-faux du télescopage de la béte et de la
viande sur la broche s’exerce sur un animal
inconnu. La substitution d’un beeuf a un autre tend
a diminuer le malaise sourd des décideurs et de
leurs proches, a limiter la démonstration de la

réalit¢ bouchére en exemptant de mort 1’animal
cOtoyé vivant. Un porte-a-faux n’est pas
proprement déterminant, mais il tend a infléchir le
devenir de 1’objet qu’il affecte en amenant la
réduction des aspérités symboliques qui le
constituent. Celui de la broche provoque le
« relais » animal dans le chemin vers ’abattoir.

A identité de forme sur la rotissoire, changement de
sens par le dédoublement du bceeuf. Méme si,
plusieurs années aprés son instauration (j’ignore si
la situation est plus nuancée aujourd’hui), le degré
d’information distingue grosso modo les habitants,
instruits d’un abattage a Barjols, et les visiteurs et
la presse, moins bien renseignés et croyant a
I’acquisition d’une carcasse toute préte, I’essentiel
est que, pour tous, la part bestiale perdurant en
broche n’est plus faite de «la» béte connue et
choyée du premier jour, mais d’«une» béte a
viande. Le beeuf sur la rotissoire garde d’ailleurs
son badge d’identification bouchere et cette marque
d’oreille rappelle que son porteur était depuis
toujours promis a un abattoir. Elle déclare comme
telle la béte de consommation, identifie 1’animal
festif a tous les animaux de boucherie. Elle montre
en somme que la Saint-Marcel ne tue que des beeufs
¢élevés pour D’abattoir. Tout cela a un effet qui
s’apparente a un apaisement moral.

Vous avez dit « patrimoine culturel immatériel » ?

Le heurt de la sensibilité animaliére est inhérent a
une présentation en broche singuliére et
dérangeante. Exagérer ce heurt primordial ouvre
I’abattoir a tous en 1954. L’adoucir par le
dédoublement du beeuf en 1995 ne le conserve pas
moins comme constitutif de la féte. Une
interrogation est aujourd’hui celle de son rendu
dans une candidature de la Saint-Marcel comme
patrimoine culturel immatériel.

Une intention de figurer a I’inventaire national
n’étonne pas. Elle place la Saint-Marcel dans une
série régionale inaugurée par la Tarasque. En 2005,
englobée dans un ensemble de « géants et dragons
processionnels de Belgique, de France et des Pays-
Bas », la célébre effigic tarasconnaise a été
reconnue par 'UNESCO. Cette distinction rendait
a peu pres inévitable, en Provence, un phénomene
« boule de neige » qui entrainerait la Saint-Marcel :
localement, une comparaison des réputations
s’établissait vite en effet entre la féte de Barjols et
celle de Tarascon. Cette derniére, par son
programme et non plus par I’effigic qui en est le
centre, est encore promue en 2019 quand elle
intégre le fichier frangais du patrimoine culturel

Ethnozootechnie n°116 — 2025

immatériel. Plusieurs autres fétes provencales y
sont déja répertoriées si bien que, pour finir, le
projet de faire « classer » (sic) la Saint-Marcel est
relativement tardif. 11 est en fait simultané du désir
d’en redéfinir le contour en renongant, au motif de
leur absence de lien essentiel a la féte, aux gardians
qui y participent depuis plus de soixante-dix ans.
Action « authentifiante » sur le programme et vceu
de patrimonialisation sont articulés.

Le projet présente pour autre caractéristique un
défaut dans I’enchainement patrimonial, qui entre
directement dans notre propos car il concerne
I’abattoir. L’exception festive mettant a mort un
beeuf a Barjols suppose que soit maintenu en état
cet établissement désuet ne servant qu’une fois en
trois ans. Il y a une vingtaine d’années, il a bien été
parlé de sa préservation par le ministere de la
Culture, mais cela sans suite effective (je remercie
Cédric Chaillet, service régional des monuments
historiques, de I’avoir vérifi€). Quel sens des
porteurs de projet donnent-ils a une candidature de
la féte comme patrimoine culturel immatériel alors
qu’aucune mesure protectrice ne bénéficie a un
équipement qui en est un moyen et une condition ?

- 102 -



Pourquoi — ou pour quoi — la florissante Saint-
Marcel aurait-elle a étre inventorice ? De
I’extérieur, la réponse est double : pour les
« tripettes », mais aussi pour les pratiques bovines,
autrement dit pour des savoir-faire bouchers a la
fois spécifiques, rares (quelques individus) et
transmissibles seulement in situ (Figure 5.a). Mais

un cadrage sélectif ou ce zoom sont-ils compatibles
avec les vues globales qu’ont de ’opération les
Amis de saint Marcel demandeurs ? Afin de
comprendre les réserves qu’une enquéte a 1’abattoir
ne peut pas manquer de susciter aujourd’hui, porter
le regard quelque vingt ans en arriére a son utilité.

Figure 5. Les gestes, compétences et savoir-faire des bouchers essentiels a la féte barjolaise. —a) A gauche,
en 1954, les bouchers posent une griffe de maintien, la broche ayant déja été enfilée ; cliché Pierre Soulier,
MuCEM, inv. 1954.17.109. —b) A droite, préparation des parts de viande en 1998 ; cliché Dani¢le Dossetto,

numérisation Christian Champaloux.

C’est ma quatriéme féte consécutive et entre temps
je suis régulicrement venue a Barjols, en
particulier, la premiére année (1997), pour un
séjour de plusieurs semaines hors saison festive
afin d’effectuer des entretiens et un dépouillement
d’archives. Bien que je sois ainsi connue des
décideurs, pour ma premicre féte avec boeuf
(deuxieme Saint-Marcel), il ne m’est pas permis de
travailler a 1’abattoir ; qu’il y ait eu un antécédent
d’enquéte en 1954 n’est pas forcément admis, mais
le refus n’est pas subordonné a ce qu’il est advenu
ou non advenu a cette date. Encore une féte plus
tard, le président des Amis de saint Marcel apprécie
que je poursuive mes observations sur une (autre)
célébration sans beeuf. Ses réticences résistent la
quatriéme année (2000), ou la régularité du rythme
bovin est rompue afin de célébrer le six-cent-
cinquantiéme anniversaire de la Translation avec
un animal et le surplus d’éclat qui I’accompagne.
L’autorisation pour mon enquéte a 1’abattoir est
emportée par un boucher (les bouchers). Je
compléte avec lui, pour le MNATP, la légende de
certains clichés de 1954 ; il désapprouve Ia
publication d’une vue de la saignée par C. Marcel-
Dubois, mais il a soutenu ma demande. C’est lui
qui m’informe du consentement finalement obtenu.
Le président associatif interdira les photographies.
Comme toutes les personnes présentes a ’abattoir,
je recevrai du «chef des bouchers» une part
d’abats. Au moment de rendre compte des faits
(Dossetto, 2001), je prendrai le parti d’une écriture
Ethnozootechnie n°116 — 2025

qui pourrait &tre la méme en cas d’enquéte
seulement orale. Et je retournerai de temps a autre
a Barjols, notamment pour la Saint-Marcel sans
beeuf suivante.

En 2012, quand, héritier du MNATP, le Musée des
civilisations de I’Europe et de la Méditerranée/
MuCEM met en ligne les photographies de 1954, je
fais connaitre le désaveu local de certains clichés a
l’auteur de la notule d’accompagnement.
Cependant, telle qu’elle est maintenue, la diffusion
intégrale de la série parait signifier que des images
difficilement « montrables » d’un autre point de
vue sont autorisées sans réserve sur le site d’un
musée. Sans qu’il faille pourtant systématiser les
positions, cette expérience révele des ressentis
contrastés a propos des séquences ou des gestes a
mettre ou pas en lumicre. Indicateur indirect, elle
promet des discussions dans la perspective de la
candidature comme patrimoine culturel immatériel.
Concrétement, un point délicat est la place de
I’ethnographie a I’abattoir dans le dossier.

Lorsque me parvient, des Amis de saint Marcel,
une demande d’information sur les procédures
d’inventaire (2022), j’augmente les renseignements
d’un avis sur ’opportunité de recueillir d’abord
I’assentiment de I’Eglise en raison des « tripettes »,
et, évidemment, les bouchers sont aussi appelés a
donner leur « soutien et consentement » validant le
document de candidature. Incitant ainsi a une

- 103 -



prudente entente préalable entre partenaires
potentiels, je suggeére comme test la réflexion de
tous sur les trois photographies qui, selon le modéle
en vigueur, ouvriraient la fiche d’inventaire. Je me
demande en fait quel choix serait fait pour illustrer
le beeuf mort, soit le conventionnel cliché de la
rotissoire garnie, soit 1’activit¢ des bouchers a
I”abattoir ou pendant la vente de viande.

La candidature comme patrimoine culturel
immatériel accuse les difficultés rencontrées pour
la recherche fondamentale. A priori, tous les
protagonistes virtuels n’ont pas la méme
conception de ce qui doit étre observé et, avec ou
sans illustrations, rendu. Il peut étre différent
d’avoir accordé une enquéte a 1’abattoir dans un but
universitaire (2000) ou d’en envisager ou accorder
une dans le cadre d’une candidature imaginée sans
prévoir I'impératif d’une ethnographie bouchére
(prochaine possibilité en 2027). L’attention a porter

aux gestes bouchers (spécifiques) tend a diviser,
mais que serait une demande de protection
décrivant la féte sans ces savoir-faire qui en sont un
fondement somme toute fragile? Entre la
substitution d’un bceuf a un autre et la carcasse
empalée, des compétences propres seraient tenues
dans 1’ombre comme — ou parce que —, dans notre
société, les abattoirs quotidiens sont des lieux
aveugles. En contrepartie, moyennant le relais de
deux beeufs dans la féte, une carcasse bestiale serait
offerte sans états d’ame connexes a une
patrimonialisation qui porterait de la sorte sur le
résultat d’un processus boucher particularisé, lui-
méme ignoré : au lieu de I’« immatérialité » de
savoir-faire, la réification de pratiques réduites a
une forme destinée a la broche. D’un c6té donc les
bouchers de 1954 sur le site du MuCEM, saignée
comprise, de I’autre, selon 1’état du projet actuel,
I’occultation  spontanée d’une intervention
bouchére singuliére sur un animal mort.

Déclaration d’absence de lien

L’auteure précise n’avoir aucun rapport de parenté avec la famille homonyme engagée dans la féte de la

Saint-Marcel sur la durée.

Références

Agulhon M. (1981) Le sang des bétes : le probléme de la protection des animaux en France au XIXe siécle.

Romantisme 31, 81-109.

Brisebarre A.M. (1998) Un sacrifice rituellement correct et politiquement incorrect ? In : La féte du mouton. Un
sacrifice musulman dans I’espace urbain (A.M. Brisebarre ef al. eds), Paris, CNRS, 181-188.

Cegarra M. (1999) L ‘animal inventé. Ethnographie d 'un bestiaire familier. Paris, Montréal, L’Harmattan, 189 p.

Delavigne A.E. (2012) La béte des bouchers, bouleversements d un métier. In . Animal certifié conforme. Déchiffrer
nos relations avec le vivant (B. Lizet, J. Milliet eds), Paris, Dunod, 119-136.

Digard J.P. (1998) Les Frangais et leurs animaux, Paris, Fayard, 281 p.

Dossetto D. (2001) Produits carnés, sensibilité animaliére et tradition. Les beeufs festifs de Barjols (Var). Etudes

rurales 157-158, 141-158.

Dossetto D. (2002a) Un beeuf dans une féte patronale. Longue durée, enjeux locaux, laicité & Barjols (Var). Provence

historique 210, 497-514.

Dossetto D. (2002b) Un sacrifice a Barjols (Var) ? Exégéses et artifice. Ethnologie frangaise 4, 727-734.
Dossetto D. (2004a) « Invention » ou « forme obstinée » ? Deux exemples d’innovation festive en Provence (Barjols,
Tarascon) ». In : Fabrication des traditions. Invention de modernité (D. Dimitrijevi¢ ed.), Paris, MSH, 243-

259.

Dossetto D. (2004b) Diversité des situations et récurrences, a travers restaurations et revivifications festives. La Saint-
Marcel a Barjols (Var) de 1768 a 1950. In : De la chdtaigne au carnaval. Relances de traditions dans I’Europe
contemporaine (C. Bromberger, D. Chevallier, D. Dossetto eds), Die, A Die, 73-80 et 136.

Dossetto D. (2014) Des hommes en fétes et en armes. Analogies guerriéres et formes d'atténuation. Etnografica 8-1,

53-76.

Dossetto D. (2019) Faits de tradition, innovations sous contraintes, a paraitre.
Dossetto D. (2025) Hippophilie et fétes traditionnelles. Du retour des chevaux lourds a la monte en amazone,

Anthropozoologica, a paraitre.

Marcel-Dubois C. (1957) La « Saint-Marcel » de Barjols ». Arts et traditions populaires 1, 3-45.
Pelosse V. (1981-1982) Imaginaire social et protection de I’animal. Des amis des bétes de I’an X au législateur de

1850. L’'Homme 21/4, 5-33 et 22/1, 33-51.

R.J. (2014), Passiondubiou, https://www.youtube.com/watch?v=Icstq05A:P8.
Vialles N. (1987) Le sang et la chair. Les abattoirs des pays de I’Adour. Paris, MSH, 160 p.

Ethnozootechnie n°116 — 2025

— 104 —



